## **№** 5 Законы 8.7 – 10.4

# Раби Моше бен Маймон (Рамбам)

### Законы раскаяния

Приложение к газете «Шаббат Шалом!»

#### Глава 8 (окончание)

8.7. Как жаждал Давид жизни в грядущем мире! «Погиб бы я, если бы не верил, что увижу благо *Б-га в Земле Жизни*» (*Те*гилим, 27:13). Уже объяснили мудрецы древности, что человеку невозможно постичь блаженство грядущего мира и что никому, кроме Святого Творца, благословен Он, непостижимы эта красота и величие этого блага. И все пророчества о счастье, которое ожидает Израиль в будущем, говорят лишь о телесном благополучии Израиля в дни Мошиаха, когда Израиль обретёт самостоятельность. Но благо грядущего мира несравнимо ни с чем, и о нём не говорили пророки, чтобы не принизить его уподоблением земным благам. Об этом сказал Иешайагу: «Никто кроме Тебя, Б-г, не видел того, что Ты уготовил надеящимся на Тебя» (Иешайагу, 64:3), – то есть, благо, которое не было явлено ни одному пророку и которое зримо лишь Б-гу, – предназначил Он для человека, который надеется на Него. Сказали мудрецы: «Все пророчества говорят лишь о днях Мошиаха, но грядущий мир не видел никто, кроме Тебя, Б-же» (*Берахот*, 34A).

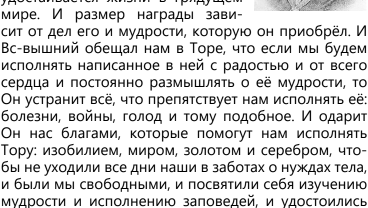
8.8. Мудрецы называют это благо «грядущим миром» не потому, что сегодня этого мира не существует и лишь после того, как история этого мира завершится, наступят времена грядущего мира. Не так это. Грядущий мир существует и сегодня, как сказано: «... которое Ты предназначил там, кто боится Тебя, уготовил полагающимся на Тебя» (Тегилим, 31:20). И называется он «грядущим миром» лишь потому, что жизнь в грядущем мире ожидает человека лишь после завершения жизни в этом мире, в котором мы наделены телом и душою и в который мы попадем сначала.

#### Глава 9

9.1. После того, как мы выяснили, что награда за исполнение заповедей, благо, которого удостоится тот, кто идёт по пути Вс-вышнего, предписанному Торой, – вечная жизнь в грядущем мире, как сказано: «Чтобы удостоился ты благополучия и долголетия» (Деварим, 22:7), а кара, которая ожидает злодеев, сошедших с пути праведности, заповеданного Торой, – погибель, как сказано: «Истребится душа *та, грех её - на ней»* (Бемидбар, 15:31), – возникает вопрос: почему же Тора, говоря *«если вы будете* послушны, то удостоитесь того-то», или «если вы не будете послушны, постигнет вас то-то», перечисляет такие награды и наказания как изобилие и голод, война и мир, собственное царство и унижение, жизнь на своей земле и изгнание, успех в начинаниях и неудача и тому подобное, всё, что было упомянуто при заключении Союза. Всё это истина, так было и будет: за соблюдение заповедей Торы, удостоимся мы всех благ этого мира; за нарушение их постигнут нас все беды, упомянутые Торой. И несмотря на это, эти блага – не истинная награда за исполнение заповедей, и беды – не истинное наказание за нарушение заповедей.

Объяснение в следующем: Святой Творец, благословен Он, дал нам Тору – Древо Жизни, и всякий, кто исполняет написанное в ней и постигает её глубоко и верно, удостаивается жизни в грядущем мире. И размер награды зави-

жизни в грядущем мире.



Так сказано в Торе после обещания Израилю земных благ: «И удостоимся мы праведности, если будем ревностно соблюдать все эти заповеди» (Деварим, 6:25). Вместе с тем предупреждает нас Тора, что если мы оставим её ради повседневной суеты, как сказано: «И ожирел Иешурун и взбунтовал*ся...»* (Деварим, 32:15), – то Праведный Судья отнимет у оставивших её все блага этого мира, которые были причиной их бунта, и нашлет на них бедствия, которые помешают им удостоиться удела в грядущем мире, и погибнут они в своём злодействе. И об этом написано в Tope: «И будешь служсить ты своему врагу, которого нашлёт Б-г на тебя…» (Деварим, 28:48) – «за то, что не служил ты Б-гу Вс-сильному твоему, радостно, от всего сердца, когда было дано тебе полное изобилие» (Деварим, 28:47).

Таким образом объясняются все благословения и проклятия, упоминаемые в Торе: если вы будете служить Вс-вышнему с радостью и идти по Его пути. Он дарует вам все эти благословения, и отведёт от вас все проклятья, и вы будете свободны, чтобы постигать мудрость Торы и изучать её, и удостоитесь жизни в грядущем мире. «И удостоишься ты блага» (*Деварим*, 22:7), – в мире, где царит благо, и *«прод*лятся дни твои» (Деварим, 22:7), – в мире, где царит вечность. Таким образом, удостоишься ты удела в двух мирах: благополучной жизни в этом мире, и, как следствие этого, – жизни в мире грядущем. Ибо за что удостоится удела в грядущем мире тот, кто не приобрёл мудрости здесь и не совершал добрых дел? Как сказано: *«Ибо нет ни деяний, ни мыслей,* ни разумения, ни постижения в преисподней» (*Когэлет*, 9:10). А если вы, говорит Тора, оставите Вс-вышнего и погрязнете в обжорстве, пьянстве, блуде и тому подобном, то нашлёт Он на вас все эти проклятья и лишит всех благословений, и дни ваши будут проходить в смятении и страхе, и не будет у вас ясного разума и здоровья, чтобы исполнять заповеди, и лишитесь вы жизни в грядущем мире. Тем самым потеряете вы удел в обоих мирах, ибо когда человека терзают болезни, во времена войны и голода не может он посвятить себе постижению мудрости и исполнению заповедей.

### Раби Моше бен Маймон. «Законы раскаяния». № 5. Законы 8.7 – 10.4. Стр. 2

9.2. Поэтому так жаждет весь Израиль, пророки его и мудрецы прихода царя Мошиаха – чтобы освободиться от власти злодейского царства, которое не даёт евреям возможности изучать Тору и исполнять заповеди как подобает, чтобы, обретя покой, посвятить себя постижению мудрости и удостоиться жизни в грядущем мире. Ибо в дни Мошиаха умножатся знание и мудрость и раскроется истина, как сказано: «Ибо наполнится Земля знанием Вс-вышнего» (Иешайагу, 11:9). И сказано: «И не будет более человек учить ближнего своего и человек брата своего ибо все они будут знать Меня» (Йирмейагу, 31:33). И сказано: *«Я удалю каменное сердце из ва*шей плоти» (Иехэзкэль, 36:26). Ибо царь тот из рода Давида будет мудростью превосходить Шеломо, и в пророчестве будет близок к уровню Моше, учителя нашего. И поэтому будет он учить весь народ и наставлять его на путь Вс-вышнего, и придут все неевреи слушать его слова, как сказано: «И будет в конце дней: гора Храма Г-сподня станет во главе всех гор... и притекут к ней все народы» (Иешайа- $\tilde{zy}$ , 2:2). Но высшая награда и конечное благо, вечное и совершенное, это жизнь в грядущем мире. Дни же Мошиаха – это продолжение земной истории, когда восстановится израильское царство, но все природные земли сохранят свое действие. Сказали древние мудрецы: «В дни Мошиаха мир будет отличаться от нынешнего лишь тем, что нееврейские царства не будут господствовать над Израилем» (Берахот, 34Б).

#### Глава 10

10.1. Да не скажет человек: «Я буду исполнять заповеди Торы и постигать её мудрость, чтобы удосточться в этом мире благословений, обещанных Торой», или «буду делать это, чтобы удостоиться жизни в мире грядущем, и буду остерегаться преступить её запреты, чтобы избежать проклятий, о которых предупредила она», или «буду поступать так, чтобы не лишиться удела в грядущем мире». Не следует служить Вс-вышнему таким образом. Идущий таким путём служит Вс-вышнему из страха. Не таков путь пророков, и не таков путь мудрецов. Так служат Вс-вышнему только невежды, женщины и дети, которых приучают служить Вс-вышнему из страха, пока они не обретут мудрость и не начнут служить Вс-вышнему из любви.

10.2. Тот, кто служит Вс-вышнему из любви, изучает Тору, исполняет заповеди и следует путём мудрости без всякой корысти – не из страха наказания и не для того, чтобы удостоиться награды, но служа истине ради неё самой; а награда приходит сама по себе. Такое служение – высокая добродетель, не всякий мудрец достигает её. Таким был Аврагам, отец наш, которого Святой Творец, благословен Он, назвал *«любящий меня»*, потому что Аврагам служил Вс-вышнему только из любви. Стремиться к этой добродетели повелел нам Святой Творец, благословен Он, через Моше-рабейну, как сказано: «Люби Б-га Вс-сильного твоего, всем сердцем своим, всей душой своею и всем существом своим» (Деварим, 6:5). И когда почувствует в себе человек истинную любовь ко Вс-вышнему, сразу же начнёт он исполнять все заповеди с любовью к Нему.

10.3. Что такое истинная любовь? Это любовь великая и могучая, пронизывающая душу, и человек погружен в неё постоянно. Мысли того, кто одержим любовной болезнью, заняты только любимой женщиной, он непрестанно думает о ней — сидит он или стоит, ест или пьёт. Но сильнее этой любви любовь ко Вс-вышнему в сердцах любящих Его, проникнутых ею постоянно, как велено: «Люби Б-га... всем сердчем своим, всей душой своею и всем существом своим». Шеломо образно сказал об этом от имени общины Израиля: «ибо я больна любовью» (Шир га-Ширим, 2:5). И вся «Песнь Песней» посвящена символическому описанию такой любви.

10.4. Сказали древние мудрецы: «Может быть, ты скажешь: «Буду учить Тору, чтобы стать богатым, чтобы меня называли учителем, чтобы удостоиться награды в грядущем мире»? Так говорит Тора: «Излюбви к Б-гу» (Деварим, 11:13) — всё, что вы делаете, делайте из любви к Нему» (Сифрэй, Экэв, 41). И ещё сказали мудрецы: ««Заповедей Его страстно эка-экдет» (Тегилим, 112:1). Заповедей, а не награды за них» (Авода зара, 19А). И величайшие из мудрецов говорили самым разумным из своих учеников, когда оставались наедине с ними: «Не будьте подобны слугам, которые служат хозяину ради награды, но будьте как слуги, которые служат господину, не рассчитывая получить от него ничего» (Авот, 1:3) — то есть, служите Ему из любви.

10.5. О всяком, кто занимается Торой ради награды или из страха наказания, говорят, что он изучает Тору не ради неё самой. О том же, кто делает это не из страха, не ради награды, но из любви к Владыке всей земли, Который повелел изучать её, говорят, что он занимается Торой ради неё самой. И сказали мудрецы: «В любом случае человеку следует изучать Тору, даже если он делает это не ради неё самой. Ибо занимаясь ею таким образом, он в конце концов придёт к изучению Торы ради неё самой». И поэтому когда начинают наставлять детей, женщин и любого несведущего человека, учат их сначала служить Вс-вышнему из страха или ради награды, и когда разовьется их ум и усовершенствуются они в мудрости, открывают им эту тайну служения из любви постепенно, понемногу приучая их к этой мысли, до тех пор, пока они не осознают и не постигнут её и не начнут служить Вс-вышнему из любви к Нему.

10.6. Известно и несомненно, что такая любовь к Святому Творцу, благословен Он, которая завладеет сердцем человека настолько, что он постоянно будет в её власти и оставит всё на свете, кроме неё, как повелел Вс-вышний: «Всем сердцем своим и всей душою своею» (Деварим, 6:5) — достижима лишь на пути постижения Вс-вышнего, и сила её зависит от степени этого постижения. Потому должен человек посвятить себя изучению тех премудростей, которые дадут ему представление о его Владыке настолько, насколько это вообще возможно, — как объяснили мы это в «Законах об основных принципах Торы».