
Пожалуйста, обращайтесь бережно с этим листом, т.к. в нём приводятся святые тексты
Читайте цветной «Шаббат шалом!» на сайте www.shabat-shalom.info

Шаббат 13 шевата 5786 г. (30/31 янв. 2026 г.) ♦ שבת י"ג שבט תשפ"ו
Недельная глава Торы: «Бешалах» ♦ "פרשת השבוע "בְּּשַׁׁלַּּח № № 975975

Отдалиться от испытания
В недельной главе «Бешалах» написа-

но (Шемот, 13:18): «И повернул Б‑г на‑
род в пустыне на дорогу к морю Суф».

Возникает вопрос: разве у Святого, 
благословен Он, было недостаточно 
других возможностей для того, что-
бы смирить обусловленное тяготами 
странствования по пустыне стремление 
евреев вернуться в Египет? Неужели 
для этого нужно было обязательно ве-
сти их к морю Суф?

Также логично предположить, что 
Творец мог бы избавить еврейский на-
род от войны, когда они вошли в Землю 
Израиля, подобно тому, что мы нахо-
дим в истории о нашем праотце Йаа-
кове: «И был страх Б‑жий на городах, 
которые вокруг них, и не преследова‑
ли сынов Йаакова» (Берэшит, 35:5). А 
в Иерусалимском Талмуде сказано, что, 
когда евреи вошли в Землю Израиля, 
гиргашиты покинули её и отправились 
в Африку. Понятно, что таким же обра-
зом Творец мог бы посеять страх и сре-
ди остальных шести народов, вынудив 
их бежать за пределы Земли Израиля.

Ясно, что все эти возможности были 
открыты для Всесильного Б‑га. Почему же 
Он предпочёл такой, на первый взгляд, 
запутанный путь – заставить еврейский 
народ кружить «в пустыне… к морю 
Суф»? По мнению рава Йаакова Исраэля 
Каневского, это указывает на некоторые 
особенности того, каким образом Творец 
контролирует происходящее в этом мире.

Основной принцип сотворения мира 
и его цель – наличие свободы выбора. 
Вокруг свободы выбора вращается всё 
служение Б‑гу, которым занят человек. 
На человека возложено преодолеть все 
свои желания и выполнить желание 
своего Творца, в том числе – и даже 
в основном – когда он сильно желает 
каких-либо телесных удовольствий.

Поэтому всё, что связано со свято-
стью и со служением Б‑гу, приобретает 
двойную важность, когда оно очищено 
страданиями и испытаниями. Как сказа-
ли наши мудрецы (Авот, 5:23): «В соот-
ветствии со страданиями – награда». 
А в «Авот де-раби Натан» (3:6) мудрецы 
добавляют: «Лучше один в страдани-
ях, чем сто без страданий».

Как известно, Земля Израиля – это 
один из трех подарков, которые Тво-
рец дал еврейскому народу вместе со 
страданиями, как сказано в Талмуде 
(Берахот, 5А): «Три хороших подарка 
дал Святой, благословен Он, евреям, 
и все они были даны только вместе 
со страданиями: Тора, Земля Израиля, 
Будущий мир».

По этой причине на самом входе в 
Землю Израиля еврейский народ ожи-
дала война. С одной стороны, стремле-

ние избежать страха войны запечатлено 
в природе человеке его Царём. С другой 
стороны, было очень вероятно, что ев-
реи решат вернуться в Египет, чтобы не 
вступать в войну. Б‑г решил предупредить 
такое развитие событий и отдалил их от 
Египта на большое расстояние, поведя 
через пустыню, чтобы возвращение в Еги-
пет тоже не казалось им лёгкой задачей.

Таким образом Святой, благословен 
Он, уравновесил страх войны за Землю 
Израиля и возвращение в Египет, кото-
рое теперь представляло бы собой тя-
жёлый переход через большую пустыню, 
в которой живут змеи и скорпионы. По-
сле того как перед еврейским народом 
появились две эти возможности, свобода 
выбора – основа работы человека в этом 
мире – вернулась на своё место.

Вместе с тем нам следует знать, что и 
после того, как Святой, благословен Он, 
ставит перед человеком выбор между 
хорошим и плохим, Он помогает ему вы-
брать хорошее, сохраняя при этом сво-
боду выбора. Как это происходит? Очень 
просто. Создавая препятствия и прегра-
ды, Творец затрудняет человеку путь ко 
злу. В итоге возможность выбрать добро 
и идти по прямому пути, не отягощённо-
му проблемами и страданиями, выглядит 
более привлекательной, хотя в принципе 
перед человеком по-прежнему открыты 
все дороги. Так Б‑г поступил и с еврей-
ским народом во время исхода из Египта.

Из нашей святой и вечной Торы и из 
того, как Святой, благословен Он, руко-
водил еврейским народом при исходе из 
Египта, нам следует учить на все поколе-
ния: этот мир полон испытаний, подсте-
регающих человека на каждом шагу. Ког-
да страсти усиливаются, человек теряет 
весь свой страх перед Небесами. В этот 
момент между ним и смертью – то есть 
грехом – один шаг. Чтобы исправить по-
ложение, нужно, главным образом, очень 
сильно отдалиться от места греха и тем 
самым уменьшить испытание. Воспиты-
вая в себе страх перед Небесами и обра-
щаясь с молитвой к Творцу, человек удо-
стоится помощи Небес и избежит греха.

Продолжение на 2-й стр. Продолжение на 2-й стр.

Рав Йааков Байфус
Комментарии к недельной главе Торы

«Бешала́́х»«Бешала́́х»

У Стены Плача ночью. 27.01.2026 г., 23:41У Стены Плача ночью. 27.01.2026 г., 23:41

И также в учёбе Торы, если спо-
рил с товарищем и услышал, что 
товарищ ошибся, пусть не скажет 
ему: «Ты ошибся!» или «Ты не пони-
маешь!» и подобное этому, – дабы 
не осрамить его, но пусть сделает 
вид, что не заметил ошибку.

 «Орхот цадиким». Врата стыда

Шаббат Шаббат «Шира»«Шира»
30/31 янв30/31 янв. 2026 г.. 2026 г.

Иерусалим Ашдод, Ашкелон, 
Ришон ле-Цион

СвечиСвечи 16:36 16:52
ИсходИсход 17:50 17:52
Ту би-шват – Ту би-шват – 1/2 февр1/2 февр..

«Когда 
отпустил»

Шаббат «Шира»
13 шевата – 30/31 янв.

Шаббат, в который в синагогах читают 
недельную главы Торы «Бешалах», назы-
вается Шаббат «Шира», т.к. глава «Беша-
лах» (4-я а̃лийа) содержит песнь, которую 
воспели сыны Исраэля после их чудесного 
спасения, когда Б‑г рассёк Тростниковое 
море (יַם-סוּף – Йам-Суф) и провёл их меж-
ду вод, и утопил в море преследовавшее 
их войско египтян. Песнь эта называется 
«Шира́т г̃айа́м» )הַיָם  букв. «Песнь ,)שִׁירַת 
моря». Начинается она словами: «Аз йа‑
ши́р Мошэ́ и у-внэ́й Исраэ́ль эт-г̃ашира́ 
г̃азо́т…» – «И тогда воспел Моше и сыны 
Исраэля эту песнь…» (Шемот 15:1-15).

Хотя песня эта –  благодарность за спа-
сение у Йам-Суф, большинство её благо-
дарений относится к будущему, к вели-
кому и окончательному избавлению, ко-
торое произойдёт во времена Машиах̃а.

Радость, с которой сыны Израиля 
пели эту песню, была так велика, что 
она передалась евреям всех времён 
и поколений, так что всегда, когда Б‑г 
избавлял их от их врагов, они начинали 
петь благодарственную песнь.

В синагогах в Шаббат «Шира», при 
чтении свитка Торы, читают этот от-
рывок на особый мотив, и есть обычай 
стоять во время его чтения.

Главу «Шират г̃айм» также читают 
ежедневно в конце раздела «Песукэй 
де-зимра» утренней молитвы.

Ту би-шват
15 шевата – 1/2 февраля

Что означают слова «Ту би-шват» 
בָט( בְִּשׁ  это – ,ט"וּ ,Первое слово – ?)ט"וּ 
число 15: ו  –  6, ט   –  9, и читается оно 
«тэт-вав» или как одно слово: «ту»; ִּב 
(«би») – предлог, и здесь он имеет зна-
чение «в»; בָט -месяц ше – («шват») ְשׁ
ват. Итак, בָט  בְִּשׁ  ,«это «15 в швате – ט"וּ 
т.е. «15 шевата».

Есть у евреев 4 новых года: 1 нисана 
– для отсчёта лет царствования царей 
Исраэля, 1 элуля – для отсчёта возрас-
та домашних животных, 1 тишрея – Суд 
о жизни на год, отсчёт годов шемиты 
и йовеля, орла и маа̃сро́т (מַעַשְׂרוֹת – де-
сятины) овощей и зерновых.

Еврейский календарьЕврейский календарь

Продолжение на 2-й стр.



«Десять дней трепета »  (Начало на 1-й стр.)

«Еврейский календарь»  (Начало на 1-й стр.)

«Еврейский календарь»  (Начало на 1-й стр.)

Часть 3. Запрет на сплетни
3.9.10. Если есть возмож-
ность принести пользу
Мы можем сказать человеку, что 

его обманули, если он, согласно Торе, имеет право аннули-
ровать свою покупку. Но следует быть очень осторожным, 
т.к. здесь должны быть соблюдены следующие пять условий:

а) мы не должны преувеличивать степень обмана;
б) мы руководствуемся единственно желанием предотвра-

тить потерю, а не желанием получить удовольствие, унижая 
торговца-мошенника;

(Если покупатель, как нам известно, в любом случае не пой-
дёт в раввинский суд, чтобы аннулировать сделку, а вместо 
этого начнёт ненавидеть продавца, то и в этом случае нам 
нельзя ничего ему рассказывать).

в) если есть возможность поговорить с продавцом и убе-
дить его вернуть деньги, полученные обманным путём, то мы 
так и поступим; и только если продавец откажется выполнить 
наше законное требование, откроем покупателю, что он 
обманут, – при условии, что у того есть шанс вернуть убытки;

г) постараемся сделать так, чтобы покупатель сам догадался, 
что явился жертвой обмана, – чтобы не произносить лишних 
слов, поносящих другого еврея;

(Понятно, что такой совет годится только для нашего спец-
ифического случая. Во всех остальных случаях запрет на ла-
шон-г̃ара и рехилут не становится слабее оттого, говорим 
ли мы намёком, апеллируя к догадливости слушателя, или 
произносим все открытым текстом).

Рав Зелиг Плискин
שְׁוֹנְְךָ שְׁוֹנְְךָנְְצוֹר לְ נְְצוֹר לְ

Береги свою речь

975975

Врата восьмые. 
Врата жестокости

(Продолжение) Кто обижает 
любого человека, преступает 

запрет из Торы, как сказано (Вайикра 25:17): «Не обижайте 
друг друга и страшись Б‑га», и это «не обижайте» имеет в 
виду обиду словом. И сказали мудрецы: «Все врата молитвы 
могут быть закрыты, кроме врат обиды» (Бава мециа 59А). 
Поэтому каждый должен стараться не обижать ближнего ни 
словом, ни делом.

Кто отнимает у бедного, как бы отнимает его душу; даже 
если отнял немного, хотя бы даже грош, – за это полагается 
наказание смертью.

Кто клевещет на ближнего и тем самым обижает и срамит 
его, – жесток. Кто возводит клевету, оскорбляя семейную 
честь, – тому нет прощения навеки (Йер. Бава кама 8:7).

«Не будь ему (должнику) притеснителем (заимодавцем)» 
(Шемот 22:24) – значит, не обижай должника. Если заимодавец 
знает, что должнику нечем платить, он не имеет права прохо-
дить там, где должник может его видеть, чтобы не напомнить о 
долге, – иначе он поступает с должником подобно врагу.

Нам наказано искоренить жестокость в себе, как написано: 
«Вдову и сироту не обижайте», и написано: «Не обижайте 
друг друга и страшись Б‑га». А также следует возвращать 
бедному заклад, как написано: «Если ты получил в заклад 
платье ближнего твоего, верни его до заката» (Шемот 22:25), 
и сказано: «И будет, – если он взвоет ко Мне, и Я услышу, 
ибо Я милосерден» (там же). И сказано: «И пришельца (гера) 
не притесняй и не угнетай его» (там же 22:20).

Неизвестный автор
אֹרְחוֹת צַדִיקִיםאֹרְחוֹת צַדִיקִים

Пути праведныхПути праведных

Заповедь-запрет 5
запрет поклоняться идолам.
И ясно, что понятие «идолы» 
включает в себя все объекты 

поклонения, кроме Б‑га. И об этом Его речение, да будет Он 
превознесён: «Не поклоняйся им» (Шемот 20:5). И здесь 
не имеется в виду, что запрещено только «поклоняться», но 
Тора упоминает лишь один из видов служения, подразумевая, 
что запрещено также приносить жертвы идолам и совершать 
воскурения перед ними. И тот, кто преступает один из этих 
запретов, ‒ т.е. поклоняется идолам, приносит им жертвы, 
возливает на их жертвенник вино или совершает воскурение 
перед идолами ‒ приговаривается к побиению камнями.

Сказано в Мехильте: «Приносящий жертвы богам ‒ да 
будет истреблён» (Шемот 22:19). ...

Раби Моше бэн Маймон
בְָָּמְַרְַ"ם   וֹת לְ מִִַהְַצְ בְָָּמְַרְַ"םסֵֵפֶֶר    וֹת לְ מִִַהְַצְ סֵֵפֶֶר 

Книга заповедей

Как благословляют при еде плодов
Сказано в трактате «Берахот», 35А: «Учили мудрецы: за-

прещено человеку наслаждаться этим миром без благо-
словения, и всякий, кто наслаждается этим миром без бла-
гословения, совершает кражу. Как избежать этого греха? 
Чтобы не совершать кражи, следует пойти к мудрецу, и он 
обучит благословениям».

Перед тем, как есть плод дерева или земли, берут его в пра-
вую руку и, желательно сидя, благословляют: «Благословен 
Ты, Б‑г Вс‑сильный наш, Царь вселенной, создающий плод 
дерева!» или «…плод земли!» для овощей и трав (на иврите: 
«Бару́х Ата́ Адой-но́й (Адо-на́й), Эло-г̃эйну́, Мэ́лэх г̃ао̃ла́м, 
борэ́ пери́ г̃аэ́ц (пери́ г̃аадама́)», и не говоря ни слова начи-
нают есть плод. Нельзя говорить, пока не сделан первый глоток. 
Слышавший благословение отвечает без паузы: «Амэн!»

Если съел, как минимум, 28,8 см3 (ка-заит – как масли-
на) – объём немного больший размера спичечного коробка, 
плодов дерева, которыми славится Эрэц Исраэль (маслины, 
финики, виноград, инжир, гранат), за время не более 9 мин., 
то благословляет «Мээйн шалош» (см. в сидурах).

Если съел, кроме этого, ка-заит и более плодов земли, за 
время не более 9 мин., говорит благословение: «Благословен 
Ты, Б‑г Вс‑сильный наш, Царь вселенной, творящий мно-
жество живых существ и всё необходимое им, – за всё, 
что Ты создал, для жизни всего живущего. Благословен 
Дающий жизнь мирам!» (на иврите: «Бару́х Ата́ Адой-
но́й (Адо-на́й), Эло-г̃эйну́, Мэ́лэх г̃ао̃ла́м, борэ́ нэфашо́т 
рабо́т ве-х̃эсрона́н, аль коль ма шэ-бара́та лег̃ах̃айо́т 
ба-г̃э́м нэ́фэш коль х̃ай. Бару́х Х̃эй г̃аолами́м!»). Слышав-
ший благословение отвечает: «Амэн!»

Благодарим г. Ору Ш. и всех оказавших помощь в выпуске номера, 
всех распространителей газеты и оказавших финансовую помощь.

Телефон редактора:  053-284-0087

15 шевата – начало нового года для отделения маа̃-
срот плодов деревьев.

Маа̃сэ́р. Написано в Торе (Деварим 14:22) о маа̃срот: «От‑
деляй десятину (маа̃сэр) от всего урожая, посеянного тобой, 
которое даёт поле, из года в год». Раши объясняет: «из года 
в год» – следовательно не отделяют маа̃сэр от нового урожая 
за старый. И так как нужно знать, когда оканчивается старый 
год и начинается новый, сделали мудрецы новый год для пло-
дов земли – 1 тишрея, и для плодов дерева – 15 шевата.

Маа̃сэ́р шени́ (שֵׁנִי  десятина вторая), который – מַעֲשֵׂר 
едят в Иерусалиме – отделяют в 1, 2, 4, 5 годы 7-ми летнего 
цикла, а маа̃сэ́р о̃ни́ (מַעֲשֵׂר עֹנִי – десятина бедного), который 
отдают бедным – отделяют в 3-й и 6-й годы. И также нужно 
знать, когда закончился один и начался другой год.

Орла и нэ́та реваи́. Выходят плоды дерева из статуса 
орла́А, только когда завязались после 15 шевата на 4-й год 
после посадки дерева, и из статуса нэта реваиБ – после 15 
шевата на 5-й год после посадки дерева.

А орла́ )לְָה  запрет из Торы есть плоды дерева первые – )עָר
3 года после его посадки.

Б нэ́та реваи̃́ )נֶטַע רְבָעִי( – дерево на четвё�ртом году после 
его посадки, плоды которого обязаны есть в Й� ерушалай� ме 
или выкупить.

Именно 15 шевата постановили «Новый год деревьев», 
т.к. к этому дню уже завязываются плоды деревьев, и это 
плоды нового года, а те плоды, которые завяжутся после 
этого дня, будут считаться плодами следующего года.

Обычаи Ту би-швата. В этот день не говорят Таханун 
(также и в Минху 14 шевата), но говорят «Ла-менацэах̃». Не 
постится в него даже жених в день хупы. И обычай – есть раз-
ные плоды дерева, особенно выросшие в Эрэц Исраэль, пока-
зать, что сегодня Рош г̃ашана для терумот у-маа̃срот и т.д.

Главные семь растений, которыми славится Эрэц Исра-
эль, перечислены в Торе (Деварим 8:7-8): «Б‑г Вс‑сильный 
твой ведёт тебя в землю хорошую... в землю пшеницы и 
ячменя, и виноградных лоз, и инжира, и граната, землю 
оливкового масла и (финикового) мёда», и желательно, что-
бы они были на столе во время трапезы, которую устраи-
вают в честь Ту би-швата. И чем больше разнообразных 
плодов на столе, тем больше почёта Творцу, создающему 
и питающему всё живое.

Земля к Ту би-швату уже пропиталась дождями и отдох-
нула, и это самое подходящее время для посадки деревьев.

http://shabat-shalom.info/books/Musar/Lashon_Ara.htm
http://shabat-shalom.info/books/Rambam/Rambam_Sefer_Mitsvot.htm

